بررسی نقش نمایش «تعزیه» در تبیین قیام کربلا با مطالعه موردی روایت یک سرهنگ بریتانیایی از تعزیه امام حسین(ع) در قرن ۱۹ میلادی

سیّدمهدی موشّح\*

### چکیده

از تأثیر بیشتر رسانه نسبت به متن آگاهیم. پیشینیان ما نیز از این برتری مطلع بودند. از این رو، نوعی نمایش مذهبی طراحی کردند که با عنوان «تعزیه» میشناسیم. این نمایش وقف روایت قیام کربلا و حوادثی بود که در روز عاشورا و پیرامون آن روی داده است. این مقاله مبتنی بر نقد و بررسی کتابیست که حدود ۱۵۰ سال پیش توسط یک غیرمسلمان اروپایی نوشته شده، در سفری که به شرق داشته است. دو جلد کتاب با عنوان «نمایش معجزه آسای حسن و حسین» که از افواه مردم و سنّت شفاهی برگرفته است. با بررسی این کتاب درخواهیم یافت چگونه رسانه و در این مورد خاص نمایشی مشابه تئاتر می تواند هزاران برابر کتابهای اعتقادی و اخلاقی بر مخاطب تأثیر بگذارد و باورها و رفتارهای او را متأثر سازد.

قدمت متن مورد بررسی اطمینان بیشتری از صحّت تأثیرگذاری نمایش را نشان میدهد، با توجه به عدم دسترسی به رسانههای جدید و بی اطلاعی کامل مخاطب از باورها و اعتقادات شیعه که در آن دوران هنوز انتشار گستردهای در جهان نیافته بود. بنابراین تعزیه می توانست نخستین ملاقات و رویارویی با باورهای شیعه تلقی شود.

# كلمات كليدى

نمایشنامه - تئاتر - تعزیه - نمایشنامه مذهبی - عاشورا - محرم - امام حسین (ع) -تاریخ اسلام - تاریخ تشیّع - سناریو - شرقشناسی - شرقشناسان - مدرنیزاسیون

<sup>\* (</sup>مُ وَ ش شَ ح) سطح ٣ حوزه علميه قم - (-1980) movashah@gmail.com - Seyed Mahdi Movashah (1980) قم علمية قم علم و ترجمه شده است. نقل قولها و ارجاعات به منابع انگليسي توسط نويسنده همين مقاله به زبان فارسي برگردانده و ترجمه شده است.

## الملخص

نحن نعلم أن الوسائط الجديدة لنقل المعاني والمفاهيم، يسمّي بالـ«مديا»، لها أكثر تأثير في النفوس، بالقياس مع الكتب والمقالات والرسائل. المسلمون المتقدّمون كانوا على دراية بهذا التفوق ايضاً وللوصول بنهاية التأثير على المخاطبين قد صنعوا طريقة ابتكارية ونوعاً جاذباً في الرواية التي نعرفها بـ«التعزية». إنهم اختصّوا هذا العرض لرواية «قيام كربلاء» والأحداث التي حدثت في «يوم عاشوراء» وما حولها، قبلها وبعدها، إن كان مرتبط بها.

أ خُتصٌ هذا المقال علي المكتوبة التي كُتب منذ حوالي ١٥٠ عاماً من قبل، بيد كاتب أروبي غيرمسلم، في رحلته إلي الشرق. هو قسم كتابه بالمجلّدين ويسمّاه بعنوان «المسرح المعجزي من حسن وحسين» والمعجزة كناية ممّا هي معنوية ومرتبطة بالدين والمذهب، جمعها من أفواه شعب الناس والتقاليد الشفوية.

من خلال فحص هذا الكتاب، سنكتشف كيف يمكن أن يكون للعرض والمسرح تأثير أكثر على الجمهور من الكتب الإعتقادية والرسائل الأخلاقية، تأثيراً جدّياً في معتقداتهم وسلوكياتهم على آلاف المرات.

زاد سنة نشر الكتاب وقدمها علي الإطمئنان والتوثيق بهذا الكشف؛ أفضلية تأثير المسرح بالنسبة إلي الوسائط الأخر، مع التوجه بعدم كون الوسائط الجديدة موجودة في تلك العصر وعدم إطلاع المستشرقين العقائد الشيعية. لذلك يمكن إعتبار «التعزية» أول ملاقاتهم مع معتقداتنا الشيعية من قبل المواجهة مع كُتبنا المخطوطة.

# الكلمات الرئيسية

العرض - المسرح - تعزية - مسرحية دينية - محرّم - عاشوراء - كربلاء - إمام حسين (ع) -التأريخ الإسلامي - التأريخ الشيعي - السيناريو - الإستشراق - المستشرقون - التحديث

# Summary

We know theater as a media, and its big effects on the audience. Articles and books doesn't have such effects. Our predecessors were also aware of this superiority. So, they designed a kind of religious play that we know it as "Ta'ziyyah". This show dedicated to narrate "Karbala uprising" and the events that happened on the day of "Ashura", before it and after. This article is based on a book has written about 150 years ago by a European non-Muslim, on a trip to the East. He wrote two volumes of this book and entitled it "The miracle play of Hasan and Husain, collected from oral tradition". As he noted, all texts of this book gattered of oral traditions, inside of Persia and India.

By review this book, we will show how the media, and in this particular case theater and play, can affects the audience thousands of times more than books and articles in their beliefs and behaviors. Antiquity of this book makes more confidence about what we are trying to show, because it is written on the era that was lack of much knowledge and awareness about "Shia" and its beliefs all around the world. Therefore, "Ta'ziyyah" could have been considered as the first meeting with "Shia" and getting know "Shiite beliefs".

# **Keywords**

Theater - Play - Miracle Play - Religious Play - Ta'zieh - Ashura - Muharram - Imam Hussein (AS) - Islamic History - Shi'ism - Scenario - Orientalism - Orientalists - Modernization - Persia

# مقدمه؛ اهمیت نمایشی مذهبی با عنوان «تعزیه»

آشنایی با هر آگاهی و اطلاعی از ملاقات و مواجهه منشعب می شود، برخورد فرد با رسانه و واسطهای که حامل دانش و علمی خاص باشد، تا داده محمول را برگیرد و بر معلومات خود بیافزاید. خواه این مواجهه بر اساس اختیار باشد یا جبر، فعالانه باشد یا منفعل، خواسته یا ناخواسته، به صرف مقارنه، آگاهی حاصل می گردد.

نحوه مواجهه و ارتباط با حامل اطلاعات و داده به حسب نوع حمل کننده تفاوت می کند. اطلاعاتی که مکتوب باشند؛ چه با دست نوشته شده و چه به صورت چاپ فیزیکی بر روی کاغذ، حتی اگر نوشته هایی رقومی و دیجیتالی بر صفحه ابزارهای الکترونیکی، نیازمند برخورد آگاهانه و ارادی فرد هستند، با اختیار صورت می گیرد و مبتنی بر خواست. زیرا تا دستگاه تحلیل متن در ذهن مخاطب شروع به کار نکند، قادر به درک مطلب از میان سطور نیست و تا ارادهای بر خواندن نداشته باشد، عملیات درک مطلب آغاز نمی شود. از این قاعده تنها عبارتهای تکجملهای را می توان استثنا کرد، مانند آنچه به عنوان شعارهای تبلیغاتی معمولاً مورد استفاده قرار می گیرد، به قدری کوتاه که با یک نگاه، ناخودآگاه تحلیل و درک شوند.

یکی از مهمترین و قابل توجهترین تفاوتها میان حسّ بینایی و شنوایی نیز در همین نکته نهفته،

چه که با گرداندن سر و یا بستن چشمها می توان از دیدن صرف نظر کرد، یا اقدام به مشاهده نمود، این خاصیت نور است که در مسیر مستقیم حرکت می کند، امواج الکترومغناطیسی. اما امواج صوتی با تفاوتی که در شیوه حرکت دارند، قابل اغماض نیستند و مخاطب ناخواسته نیز التفات به آنها پیدا می کند. از همین منشأ است که تفاوتی قابل توجه میان «متن» و «نمایش» پدید می آید.

نمایش مملو از صداست. مخاطب بدون این که با قصد و غرض قبلی به سراغ داده و اطلاع برود، آگاهی ست که به سراغ او می آید، او را جذب می کند و به سوی خود می کشد. در نمایش حتی مشاهده هم فرق می کند، نیاز مند تحلیل و بررسی واژگان نیست و عبارات نیاز به درک خوانشی ندارند. فرد تا ببیند می فهمد، حتی اگر سواد خواندن و نوشتن هم نداشته باشد. واسطه «خواندن» از میانه رخت برمی بندد و سرعت ارتباط افزایش می یابد.

این تفاوت میان «خوانش» و «تماشا» اگر برای مفاهیم اسلامی و شیعی مورد توجه قرار گیرد، نسبت به «غیرمسلمانها» تفاوت معنادارتری پیدا می کند. فردی که دین خود را دارد، مذهب خود را، باورهای فردی و خانوادگی و اجتماعی، احساس نیازی در وی نیست تا بر اساس آن ارادهای شکل بگیرد و تلاشی برای یافت اطلاعات جدید. پُر است از معنویاتی که معتقد است همگی سره هستند و صحیح. سراغی از کتاب و کتابخانه نمی گیرد و وقتی صرف نمی کند تا چیزهایی بداند که پیشاپیش باوری به آنها ندارد. اما همین فرد اگر در حال عبور از محلّی باشد، مکانی عمومی و صدایی بشنود، صداهایی که او را فرامیخوانند، دعوت می کنند تا از سر کنجکاوی با اطلاعاتی جدید مواجه شود، سخت است صرفنظر کند و روی بگرداند. می آید و می بیند و بدون تحلیلِ خوانشی و تلاشی برای درک مطلب، درک می کند و می فهمد. صدا حتی می تواند او را از اقامتگاه خود بیرون بکشد و به خیابان

این دیگر نیاز به تأکید ندارد و از اوضح واضحات که «نمایش» تمامی حواس بشری را درگیر خود کرده و تحت تأثیر قرار میدهد. برخلاف کتابت و نوشتار که تنها دیدنیست و تأثیر آن وابسته به داده کاوی ذهنی که پس از دیدن سطور، عبارات، کلمات و حروف رخ میدهد. فردی که در میان نمایش واقع می شود تصاویر متنوّعی می بیند، حرکاتی و رفت و آمدی، دکورها و لباسهای رنگارنگ، صداها را می شنود؛ اشعار و گفتارها، موسیقی و حتی صدای قدمها و نفسها که بر تأثیر حس بینایی می افزاید.

حس بویایی نیز فعّال است، عطرها و تمام بوهای منتشره در محیط را استشمام میکند. نسیم هوا و گرمای صحنه را نیز بر پوست خود حس کرده و متأثر می شود. ذهن نیز از نمایش بهره دارد، وقتی ماجرا را در می یابد، تعلیقها را می گشاید و معماها را حل میکند، پیرنگ داستان را پیگیری کرده و به نتیجه می رسد، لذتی ذهنی مخاطب را فرا می گیرد. از سوی دیگر، همه اینها منحصر در بازیگران و نمایش آنها نمی شود، بلکه مشتمل بر تماشاچیان نیز هست. آثار روحی آنها نیز بر فرد تأثیر گذاشته، تشویقها، خندهها و گریههای جمعیت حضور قطعی و روشنی در نمایش دارند.

از سوی دیگر، نمایش یک «فعالیت تفریحی» محسوب می شود. شاید به حسب همان عدم نیاز به تحلیل متنی و خوانش سطور، احساس مخاطب مانند زمانی ست که در حال استراحت است، به موسیقی گوش می دهد یا به یک تابلوی نقاشی نگاه می کند، در پارک قدم می زند و مناظر طبیعت زیبا را مشاهده.

نمایش تأکید بر القای مطلب ندارد. محتوای خود را آن چنان در پس ظواهر زیبا و رنگ به رنگ و صداهای لذّت بخش و حرکتهای پُرتنش و ماجراهای دنبالهدار و جذّاب پنهان کرده که مخاطب حس نمی کند به سراغش آمدهاند. گویا او خود خواسته است، با میل و رغبت، تا از حضور خود بهره ببرد و التذاذ جسمی و روحی پیدا کند. کتاب و مقاله اما این طور نیست. وقتی صفحات را می گشایی، آمدهای تا اطلاعات به دست آوری و آمادهای برای دریافت مفاهیمی که میدانی از سوی فردی نگارش یافته است. مطمئن هستی قصد و غرض و ارادهای برای نگارش بوده و حس می کنی قرار است آن چه نویسنده «خواسته» ارائه کند را دریافت کنی. ناخودآگاه و طبیعتاً قوّه عاقله موضعی محکمتر اتخاذ می کند در برابر دادههای ورودی، تا بدون سنجش و مقایسه با باورهای پیشینی چیزی را نپذیرد و تسلیم می کند.

نمایش اگر «خیابانی» باشد، مکانی خاص نداشته و نیاز به تصمیم برای رفتن، تهاجمی تر است. وقتی ساختمانی را اختصاص می دهند برای اجرای یک نمایش، یا پخش یک فیلم یا موسیقی، مخاطب باید اراده کند، در بسیاری از موارد هزینه کرده و سپس وارد شود در فضایی خاص و خود را در معرض اطلاعات قرار دهد. اما اگر هنگام عبور و مرور، وقتی از خیابان می گذرد، یا در باغ و بوستانی قدم می زند، صدا بشنود، نور و رنگ را ببیند، او را به سمت خود می کشد. در این وضعیت داده ها و اطلاعات

هستند که بر بستری تأثیرگذار به سوی مخاطب هجوم برده و او را متأثر میسازند، بدون نیاز به هیچ اراده و قصد قبلی.

«تعزیه» تمام این محسنات، ویژگیها و خصوصیات را دارد. اساساً با آگاهی از این تأثیرگذاری قدر تمند طراحی شده است، از صدها سال پیش. برخی اولین آشکال تعزیه و شبیهخوانی را در نواحی شمال ایران و به زمان دیلمیان بازمی گردانند و می گویند این شکلِ نمایشی از طریق سپاه دیلمی، سربازان، بازرگانان و زائران عتبات عالیات در سایر بلاد گسترش یافت. (نصری، ۱۳۷۴: ص۳) نسخههایی از تعزیه که در زمان عضدالدوله دیلمی نوشته شده در کتابخانه مادرید نگهداری می شود. (باستان، ۱۳۴۶: ص۱۴) اما آنچه قطعیست این که در زمان کریمخان زند و به دستور او در سراسر کشور مرسوم شد و در عصر قاجار به حد نهایی تکامل هنری خود رسید (محمدیان، ۱۳۹۰: ص۲۷) بر این اساس، پیدایش این نوع نمایش محتمل است به سده دوم هجری باز گردد. (فقیهی، ۱۳۷۳: ص۲۷)

# چگونگی شکل گیری نمایشی با عنوان «حسن و حسین»

یک سرهنگ مأمور از طرف دولت بریتانیا در هندوستان است. از نظر نظامی بر اساس ساختاری که در دوره ملکه و یکتوریا، سال ۱۸۶۱ میلادی، انحصاراً برای اداره مستعمره هندوستان پایهریزی شد دارای درجه «فرمانده دلاور ستاره هند» یا به اختصار KCSI است. (آرشیو روزنامه لندن، ۱۸۶۱م: ص۲۶۲۲) او سفرهایی به سواحل شمالی خلیج فارس در کشور ایران داشته و مدتی در هندوستان زیسته، هنگامی که به سواحل شرقی آفریقا مأمور می شود، فرصتی می یابد تا آنچه دیده و شنیده را در قالب دو جلد کتاب منتشر سازد. او شاید برای اولین بار «تمام» متن تعزیه را به زبان انگلیسی ترجمه می تواند می کند، برخلاف سلف خود که تنها گزارشی از برگزاری تعزیهها ارائه می کردند. این ترجمه می تواند قدیمی ترین منبع کامل برای نمایش تعزیه محسوب شود که در قالب ۳۷ صحنه نمایشی تقریباً ۱۵۰ سال پیش تنظیم شده است. او تعزیه را «نمایش معجزه آسای حسن و حسین» نامید.

«سال ۱۸۶۲ که به عنوان دیپلمات در خلیج فارس حضور داشتم، توجهم به نقالیهایی از

صحنههای محبوب شاهنامه فردوسی جلب شد که مرا به یاد آن نمایش حزنانگیز میانداخت. داستانگویی را در مکانی عمومی دیدم نشسته در بازار، بر روی نیمکتی نه چندان هموار، داستان رستم و سهراب را فریاد میزد. پلهپله صدای خود را بلند میکرد تا گام به گام به صدای ششردانگ<sup>۲</sup> میرسید، آن لحظه درنگی میکرد و سپس به خط نزولی فرو میافتاد، در حالی که همه عابرین خیابان با دقتی عجیب گوش میکردند، مرا در این رؤیا فرو برد که در حال شنیدن بازگوییهای تازهای از «ایلیاد» هستم.

آنچه در این میان به ذهنم خطور کرد، اینکه ما در «غرب» هیچ ترجمه کاملی از این نمایش حزنانگیز قابل احترام و منحصر به فرد نداریم.

چندی بعد اتفاق آشنایی با یک پارسی و دست داد که مدّت مدیدی به عنوان معلّم و مدرّس بازیگری فعالیت می کرد. او به همراه جمعی از دوستانش که در کار نمایش دستی داشتند به من کمک کرد تا برای این منظور اقدامی انجام دهم. این شد که گام به گام همه صحنههای نمایش حزنانگیز حسن و حسین را جمع آوری و به من املاء کرد. این فرآیند چند سالی به طول انجامید، تا با دقتی تمام به زبان انگلیسی نوشته شده و توسط دو تن از دستیارانم تصحیح شد؛ آقایان جیمز ادواردز و جورج لوکاس که همواره خالصانه سپاسگزار محبّت و کمک قابل توجهی که در این دوره یازده ساله به من کردند هستم، مدتی که در سواحل عربی و پارسی خلیج با من همراه بودند.

پس از پایان فعالیت سیاسی در سال ۱۸۷۳ دولت هندوستان مرا استخدام کرد تا در ساحل شرقی آفریقا کار کنم. این اتفاق سبب شد تمام لذّتهایی که از کارهای ادبی می توانستم ببرم، در راجپوتانا $^{\prime}$ , بارودا $^{\wedge}$ ، مرز افغانستان و هر پروژهای که در آن مشارکت داشتم، متوقف شد.

سال ۱۸۷۸ که نگارش این «نمایش معجزه آسا» و را به پایان رساندم، با آقای و گلستون در دفتر هندوستان تماس گرفتم و با ناشری پیشتاز؛ آلن و همکاران در برای مشورت یا در صورت تمایل انتشار این اثر هنری. آقای و لاستون بی درنگ زحمت ویرایش متن و حاشیه نویسی آن را پذیرفت و مرا مدیون کار علمی و محققانه ش کرد. مطمئنم او به من اجازه خواهد داد تا در لحظات نگارش این یادداشت، از فرصت بهره برده و گرم ترین تشکراتم را به کارهای ارزشمند ایشان تقدیم کنم.

ولاستون نیز به نوبه خود نقشی که در نشر این کتاب برعهده گرفته را این چنین توصیف می کند:
«نمایشنامهای که در پی می آید اثری است که توسط سر لویس پلی در دستانم گذاشته شد. او تمایل داشت پیش از نشر عمومی بررسی شود، از جهت نواقص ادبی که شاید داشته باشد و همچنین نگرانی بابت احساسات قدر تمند و پرشور میلیونها انسانی که به موضوع این نمایش توجه دارند؛ همان طور که به درستی گفته اند: شایسته ترین موضوع برای مطالعه بشر، خود بشر است. ۱۳ (پلی، ۱۸۷۹: ج۱ ص۲۵پ)

«پِلی» لازم می بیند تا برای تعریف تعزیه ابتدا مذهب شیعه را در بطن دین اسلام تعریف کند. نیاز به ذکر بعضی وقایع تاریخی نیز هست. از این رو، مطلبی را از کتابی که پیش از خود او نوشته شده است نقل می کند. بخشی از این متن را به فارسی برگردانده و ذکر می کنیم. خالی از فایده نیست که دیدگاه – در بعضی موارد – ناصواب و نادرست شرق شناسان را درباره اسلام و مذهب شیعه ببینیم.

«برای فهم بهتر عبارت «نمایش معجزه آسا» ۱۳ بایستی خلاصهای از حقیقت مذهب شیعه را به متن اضافه کنم، تا هویّت اصلی نمایش حسن و حسین در «شرق» روشن شود. این شرح توسط دوستم دکتر بردوود ۱۵ نظم یافته است.

با صرف نظر از ادعای دروغین پیامبری مسیلمه کذاب، الأسود  $^{01}$ ، طلیحه  $^{11}$  و سجاج  $^{11}$  که همگی در سالی که محمد از دنیا رفت ادعای خود را آشکار کردند، مکانه  $^{14}$  مخوف که در دوره المهدی  $^{19}$ ، سومین خلیفه عباسی بغداد، در خراسان ادعای پیامبری کرد، کارماتیانهای وحشتناک  $^{17}$  یا اسمالیان  $^{17}$  که بیشتر تحت نام «حشاشین»  $^{17}$  شناخته می شوند، محمدی ها به دو بخش بزرگ «سنی ها» و «شیعه ها» تقسیم می شوند.

سنّیها یا Traditionists به این نام خوانده می شوند، زیرا به اعتبار سنّت باور دارند؛ سنّتهای اخلاقی منشعب از گفتارها و رفتارهای محمد که شیعیان کاملاً آنها را رد می کنند ۲۳. همچنین از

جانشینی ابوبکر، عمر و عثمان حمایت میکنند، کسانی که شیعیان به عنوان غاصب خلافت محکوم میکنند.

شیعهها یا Dissenters (مخالفان) که بلافاصله پس از مرگ عثمان پیدا شدند اظهار میکنند که علی، دو پسرش حسن و حسین و نوادگان پس از آنها تنها امامهای حقیقی هستند، پیشوایان حاکم ۲۰ همچنین باور دارند که خلافت بخشی جدانشدنی و مهمترین رکن ایمان اسلامی است.

قریش مشهور ترین فرزندان اسماعیل بودند و در قرن پنجم [میلادی] سردسته تمام قبایل عرب شدند. قبایلی که در مرکز عبادت و پرستش یعنی مکه قرار داشتند. حرمت کعبه که در مکه قرار داشت از تمامی معابد سبائی ۲۰ والاتر بود و همیشه مورد پذیرش قبایل شبه جزیره بوده است.

در قرن ششم عبد مناف رئیس قریش و شاهزاده مکه بود، دومین فرد از خانوادهاش که مسئولیت روحانی کعبه مستقیم از اجدادش به او سپرده شده بود. در دوره او حبشیان لشکری به مکه فرستادند که توسط یکی از فرزندان او شکست مفتضحانهای خورد؛ هاشم پدر پدربزرگ محمد. در نتیجه این پیروزی بود که هاشم و نوادگان او در قبیله قریش احترام یافتند و سرپرست کعبه شدند. در حالی که اگر چنین نبود، این مسئولیت به عبدشمس فرزند بزرگتر عبدمناف منتقل می شد، یعنی پدر امیه؛ جد خلفای اموی دمشق (۶۶۱ – ۷۵۰ پس از میلاد) و قرطبه ۲۱ (۷۵۵ – ۱۰۳۱ میلادی). بدین ترتیب اختلاف بنیادین میان «آلهاشم» به عنوان نوادگان هاشم و «آلهامیه» پیدا شد که قرنها بر تمام تاریخ اسلام سایه انداخته است.

عبدالمطلب، پسر هاشم، سه پسر داشت؛ عبدالله پدر محمد، عباس و ابوطالب. عباس جد خلفای عباسی است که پس از انتقال آخرین بازمانده های خلافت اموی به اسپانیا حکومت خود را در بغداد تأسیس کردند، ۷۵۰ میلادی. بغداد مرکز خلافت عباسی بود تا زمانی که خلافت شرقی توسط ترکها و مغولهای پیرو هلاکوخان، نوه چنگیزخان، سرنگون شد، ۱۲۵۸ میلادی.

علی پسر ابوطالب با فاطمه دختر محمد ازدواج کرد. فاطمه که مورد حسادت عایشه بود فرزند خدیجه نخستین زن او بود. نفرت عایشه از علی اختلافات میان هاشمیان و آل امیه را به سرعت تبدیل به فاجعهای حزنانگیز کرد که موضوع نمایش پرشور پارسی حسن و حسین است. بدین ترتیب

درگیریهای خانوادگی هاشمیان و آل امیه به طور کامل بر تاریخ «اسلام عربها» سایه انداخته و انشعاب شیعه «اسلام پارسیان» را از «اسلام ترکها و مغولها» جدا کرده است.

انشعاب فاطمیون یا علویون مصر اظهار میکنند که از نوادگان فاطمه و علی هستند. رنگ پرچم آنها سبز است که تنها پوشش اصیل پیامبر است. در حالی که عباسیها رنگ سیاه و امویها سفید را برگزیدند.» (پلی، ۱۸۷۹: ج ۱ ص۷)

# صحنههای نمایش از آغاز تا انجام

همان طور که نویسنده کتاب در پیشگفتاری که تنظیم کرده اشاره میکند، نمایش دارای ۳۷ صحنه است که ۱۷ عدد از آنها در جلد نخست و ۲۰ صحنه باقی در جلد دوم قرار دارند. نمایش با صحنهای آغاز می شود که «یوسف و برادران» نام دارد. او هر صحنه از نمایش را با معرفی و توضیحی همراه میکند:

«هدف از طرح این داستان در این صحنه از نمایش که بیان رویدادهاییست قدیمی که اعصاری پیش از ظهور اسلام رخ دادهاند ایجاد یک مقایسه است بین رنجهایی که یوسف برده با آنچه سر شهدای کربلا آمده است. نتیجه این صحنه آن است که احساسات و عواطف بیشتر برانگیخته میشود در ترحّم بر این خانواده، چه این که صداهای حزین به عرش اعلی میرسد.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۱ ص۱)

آخرین صحنه نمایش هم مربوط به «رستاخیز» است، صحنه ۳۷:

«روز رستاخیز که میرسد، جبرئیلِ فرشته به اسرافیل پیشنهاد میدهد که آخرین صور ۲۰ را بدمد و همه نوع بشر را برای دادرسی اعمال فراخواند.

حسین همراه با شهدای کربلا در صحنه حاضر می شود و با لحن سوزانندهای آن چه در دشت مصیب بار کربلا روی داده است را بیان می کند، خدا را ستایش می کند که بر بشریت رحم آورده است.

جبرئیل ظاهر می شود و به سوی حسین می رود. جملات تسلی بخشی می گوید که تمامی شیعیان آرام می شوند: از طرف داور مجوز داده شده است، خالق متعال، که من باید این کلید شفاعت را به دست تو دهم. برو و هر کسی که در طول عمرش قطرهای اشک برای تو ریخته است، یا به هر نحوی به تو کمکی کرده، به زیارت قبر تو آمده است یا برای تو عزاداری کرده، هر کسی که عباراتی سوزناک برای تو نوشته است، همه را از آتش برگیر و با خود به بهشت ببر.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۲ ص۳۲۶)

مهم ترین صحنه این نمایش شماره ۲۳ است؛ «شهادت حسین» که داغدار ترین و سوزناک ترین ماجرا را به تصویر می کشد. این صحنه را پلی این طور معرفی می کند:

«حسین در دشت کربلا کشته شد، ۹ اکتبر ۶۸۰ میلادی. سپیده دم روزی مصیببار او سوار بر پشت اسب با شمشیری در یک دست و قرآن در دست دیگر، همراه با سپاه شهادت طلبش که تنها سی و دو سوار و چهل پیاده بودند. جناحین سپاه و پشت آن محصور به خیام بود و خندقی که با هیزمهای در حال سوختن پر شده بود. بر اساس تجربیات عربها این شیوه ای برای امنیت سپاه بود.

دشمن با اکراه پیش می آمد و یک از فرماندهان با سی نفر پیروانش لشکر را رها کرد تا شریک کشتاری حتمی الوقوع نباشد. در هر درگیری و نبردی که رخ می داد فاطمی ها شکست ناپذیر بوده و دشمن را مأیوس می کردند. اما در محاصره عده زیادی از راه دور و با فرو ریختن ابری از تیرهای رها شده و جنازه های افراد و اسب های بر زمین افتاده کار بر آن ها سخت می شد.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۲ ص ۸۱)

صحنه ۱. یوسف و برادران

صحنه ۲. فوت ابراهیم پسر محمد

صحنه ۳. پسر نافرمان

صحنه ۴. پیشنهاد عظیم علی برای فدا کردن زندگی خود برای دیگری

صحنه ۵ فوت محمد نبی

صحنه ۶. غصب خلافت توسط ابوبكر

صحنه ٧. فوت فاطمه دختر محمد نبي

صحنه ۸ شهادت على پسر ابوطالب

صحنه ۹. شهادت حسن پسر على

صحنه ۱۰ شهادت مسلم نماینده حسین

صحنه ۱۱. شهادت پسران مسلم

صحنه ۱۲. عزیمت حسین از مدینه به سمت کوفه

صحنه ۱۳. بیرون کشیدن حسین از راه کوفه

صحنه ۱۴. شهادت حُر

صحنه ۱۵. شهادت عابس و شوذب در دفاع از حسین

صحنه ۱۶. حمله شبانه به اردوگاه حسین

صحنه ۱۷. فوت على اكبر

صحنه ۱۸. فوت قاسم داماد

صحنه ۱۹. فوت عباس برادر حسين

صحنه ۲۰. شهادت هاشم

صحنه ۲۱. نجات سطان قیاس از دهان شیر توسط حسین

صحنه ۲۲. عزاداری حسین و خانوادهاش برای فقدان شهدای کربلا

صحنه ۲۳. شهادت حسین

صحنه ۲۴. اردوگاه در کربلا پس از فوت حسین

صحنه ۲۵. میدان کربلا پس از فوت حسین

صحنه ۲۶. پرواز شهربانو از دشت کربلا

صحنه ۲۷. شتربان بی ایمان حسین

صحنه ۲۸. آزادی فاطمه، مدیون میانجی گری پارسها

صحنه ۲۹. فرستادن خانواده حسین به سوریه همچون اسیر

صحنه ۳۰. رسیدن خانواده حسین به دمشق

صحنه ۳۱. تغییر دین سفیر ارویا و قتل او

صحنه ۳۲. فوت رقیه دختر حسین

صحنه ۳۳. رهایی خانواده حسین از اسارت

صحنه ۳۴. فوت زینب

صحنه ۲۵. تغییر دین بانوی مسیحی به دین محمدی

صحنه ۳۶. تغییر دین شاه قونیه

صحنه ۳۷. رستاخیز

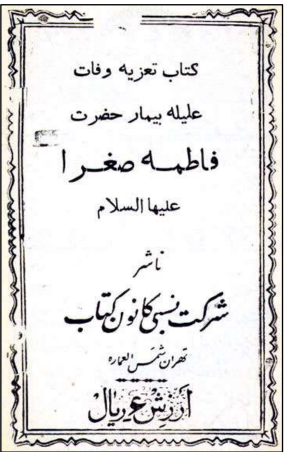
# نظمی جدید برای اجرایی قدیم

آنچه ما از متون کهن تعزیه در دست داریم، اشعاری دستنویس است که معمولاً با خط شکسته نستعلیق و گاهی چلیپا نوشته شده است، مشتمل بر تنها جملاتی که بازیگران بیان می کنند؛ دیالوگها. بدون علائم سجاوندی و آغاز و پایانی که هر صحنه را مشخص کند. خالی از توضیحاتی که شرایط محیطی را توصیف کرده باشد؛ لباس، حالات چهره و بدن بازیگران، میزانسن<sup>۲۸</sup> و دکوپاژ<sup>۲۹</sup> و نحوه و رود و خروج هر یک. این امور که البته در نمایش اهمیت زیادی دارند، در قالب آموزشهایی نسل به نسل و سینه به سینه منتقل می شدند، ولی در لابهلای نمایشنامه مسطور نشده اند.



حتی در مواردی که نسخههایی از تعزیه و گاهی بخشهایی از آن به چاپ رسیدهاند، با ورود صنعت چاپ، تفاوت معناداری با نسخههای خطی نداشته و تنها حروفچینی جای دستنویس را گرفته است، همچنان نظمی هنرمندانه و در شأن نمایشنامه ندارد.





این یک ضرورت بوده و هست، تا تعزیه نیز به مثابه یک نمایش، مشابه آنچه تئاتر نامیده می شود به روش جدید نگارش یابد، به گونهای که آشنا برای اهل فن بوده و از انحصار نشر سینه به سینه خارج شده، قابل استفاده مکتوب و اجرا از روی متن باشد.

سرهنگ پلی به این امر مهم اهتمام داشته است، در این کتاب. او یکبار تمام تعزیه را، همه ۳۷ صحنه نگارش یافته را به شیوه نمایشنامهای بازنویسی کرده است. این از نکات مهمی است که کتاب او را از سایر نویسندگان شرقشناسی که تنها به ارائه گزارشی خبری یا سفرنامهای بسنده کردهاند متمایز میسازد. او یک نویسنده و ادیب بوده است بیشتر، تا این که واقعاً یک خبرنگار، گزارشگر، یا نیروی نظامی باشد. از این رو، به تعزیه نگاهی هنری داشت و از زاویه متفاوتی به آن مینگریست.

او در ابتدا تمام شخصیتها و کاراکترهای نمایش را معرفی میکند، منقس به توضیحی نیمخطی و بسیار کوتاه، به شیوه مرسوم در نمایشنامهها:

عباس: عموى محمد نبي

عباس: برادر حسين

عابس: پسر شیب و یکی از شهدای دفاع از حسین

ابوبكر: يكى از صحابى محمد نبى و غاصب خلافت

على: شوهر فاطمه دختر محمد نبي

على اكبر: بزرگترين پسر حسين

خداي متعال

عایشه: زن محمد نبی

بنيامين: پسر يعقوب

بلال: اذانگو برای نماز

مرد کور

دينا: خواهر يوسف

پسر نافرمان

مادر پسر نافرمان

فاطمه: دختر محمد و زن على

كنيز فاطمه

فاطمه: دختر حسين و زن قاسم

جبرئيل: فرشته

هاني: شخصي برجسته در كوفه

حارث: سرباز لشكر شام

زن حارث

كنيز حارث

حسن: پسر على و فاطمه

پسر جوان حسن

حرّ: شهید در دفاع از حسین

پسر حرّ

حسين: پسر على و فاطمه

ابن ملجم: قاتل على

ابن سعد يا عمر: فرمانده لشكر سوريه

ابن زیاد یا عبیدالله: فرماندار بصره ابراهیم: پسر محمد نبی مدیر مدرسه ابراهیم ابراهیم ابراهیم: پسر مسلم شهید عزرائیل: فرشته مرگ

هنگامی که وارد هر صحنه می شود، توضیحی که در ابتدا ذکر می کند بسیار راهگشاست، فضای صحنه و چیدمان آن را به دست می دهد، ربط هر صحنه به سایر صحنهها، بلکه ارتباط آن با کل ماجرای نمایش را. گاهی در ذکر هر گویش یا دیالوگ نیز توضیحی اضافه می کند تا حالت و وضعیت گوینده و بازیگر مشخص باشد.

«ابراهیم پسر محمد از ماریه بود، دختری قبطی که به عنوان هدیه از سوی فرمانروای اسکندریه ۳۰ برای نبی فرستاده شده بود. پدرش به شدّت وابسته فرزند بود و با دست خود زمین را برای قبر کند و آب پاشید، سنّتی که در ابتدا انجام می شد، سنگهای ریز را کنار زد و سلامهای آخرین را بر زبان آورد. ۳۱» (پلی، ۱۸۷۹: ج۱ ص۱۹)

«این صحنه با دعا آغاز می شود؛ دعای محمد، علی، فاطمه، حسن و حسین برای شیعیان. سپس نبی مرگ شهدای دشت کربلا را پیش بینی می کند. پریشانی اعضای خانواده اما تنها به خاطر فجایع آینده نیست. بلکه در بسیاری از نیازهای اساسی زندگی گرفتارند، تا جایی که ناگزیر پیراهن خود را می فروشند تا غذا تهیه کنند و خود را از گرسنگی حفظ. با این امید که با ورود به بهشت از طبقهای خرمای مناطق متبرک به آنها اعطا خواهد شد. در یک عبارت ظریف شرقی بیان شده است که آل نبی بر سر میز رحمت غذا می خورند.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۱ ص ۵۱)

«این صحنه مربوط است به غصب خلافت با فوت محمد در سال ۶۳۲ پس از میلاد، توسط ابوبکر. علی آن را تأیید نکرد و نپذیرفت حکومت او را به رسمیت بشناسد. شیعیان تا امروز این جانشینی را غصب میدانند و ابوبکر را از فهرست امامان حذف کردهاند. متون کهن بیان کردهاند که چون علی بیعت با خلیفه ابوبکر را رد کرد، خانه داماد نبی تهدید شد تا با آتش سوزانده شود. سر ویلیام مویر ۳۲ معتقد است این مطلب مستدل نیست.

خانواده به مسجد می آیند، فاطمه می گوید: اشکهایم سرازیر است! آتش درونم زبانه می کشد؛ علی مظلوم زیر شمشیری نشسته است که بر گلویش کشیده می شود تا ببرد.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۱ ص۹۲)

«این صحنه مربوط به فوت هاشم است. او کسی است که در کربلا برای دفاع از حسین به نبرد برخواست. او در حالی جان داد که با خدا سخن می گفت و شکر می کرد که اجازه داده است «خدمتگزار» باشد و دشمن ابن زیاد کافر و دوست حیدر کرار شده است.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۲ ص۳۷)

«این صحنه با ورود گروهی از مسلمانان فداکار آغاز میشود که لباسی سیاه در بر دارند و خود را در ماه محرم به شیوههای مختلف فدا میکنند. برای یادآوری کشته شدن حسین در کربلا.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۲ ص۳۰۳)

نویسنده در انتهای جلد دوم کتاب خود فهرستی از اعلام، مشاهیر، اماکن و تمام واژگان مهمی که در متن کتاب، هر دو جلد، ثبت شدهاند ارائه میکند، با ذکر آدرس. روشی نوین که امروزه دیگر در تمامی کتب رواج دارد.

هنگامی که متن تعزیه به عنوان یک نمایش کهن و دیرین به شیوه روز نگارش می یابد، در بستر و پارادایم تئاتر و نمایشنامه نویسی مدرن قرار می گیرد. از این رو، نه تنها بیشتر مورد توجه اهل فن قرار می گیرد، بلکه امکان تفاهم با متخصّصین این امر پیدا کرده و قدرت می یابد ظرافتهای داستانی و دراماتیک خود را نشان دهد، قدرت تراژیک و توانمندی اش در نفوذ به احساسات و عواطف مخاطب. قرار گرفتن در زمینه ادبیاتی که مشترک میان اصحاب هنر نمایشی است، در سراسر جهان، فرصتهایی شگرف پیش روی این نمایش آئینی قرار می دهد تا صدچندان رشد و گسترش یابد.

# تأثیر قهری به رغم تعصّب نژادی

این نمایش «اثر» میگذارد و این خیلی مهم است. تعزیه نمایشی مبتنی بر واقعیت است و حقانیتی که در ورای آن نهفته است بدون توجه به مذهب و نژاد و باورهایی که فرد دارد متأثرش میسازد. چرا که با فطرت و ساخت وجودی او، به عنوان یک انسان، سازگار بوده و از اصول و قواعدی که عقلانیّت

بشر درک میکند بهره میبرد.

نویسنده این کتاب گاهی بدون این که متوجه باشد نشان می دهد یک بریتانیایی متعصّب است. او تا آنجا در باور به تفاوت نژادی یا ملّی غرق شده است که نام دو همکارش را که صرفاً در ویرایش متن نهایی کتابش همکاری کرده اند با دقّت و وسواس زایدالوصفی بیان می کند و سیلی از تشکرات را نثارشان می سازد. اما وقتی به ایرانی هایی می رسد که اصل کار را بر عهده داشته اند؛ جمع آوری و گردآوری دست نوشته های تعزیه که چند سال به طول انجامیده است، حتی به خود زحمت نمی دهد نامی از آن ها ببرد.

«چندی بعد اتفاق آشنایی با یک پارسی دست داد که مدّت مدیدی به عنوان معلّم و مدرّس بازیگری فعالیت می کرد. او به همراه جمعی از دوستانش که در کار نمایش دستی داشتند به من کمک کرد تا برای این منظور اقدامی انجام دهم. این شد که گام به گام همه صحنههای نمایش حزنانگیز حسن و حسین را جمع آوری و به من املاء کرد. این فرآیند چند سالی به طول انجامید» (پلی، ۱۸۷۹: + 1 ص0 $\psi$ )

با توصیف و شرحی که از فرد ایرانی مزبور می دهد، مشخص است که استاد در امر نمایش بوده و بایستی در عصر خود شهرتی می داشته است مورد توجه، شاگردانی داشته و دسترسی به منابع اطلاعاتی نمایش های تعزیه. اما نامی از او نمی برد و از شهرت و اصل و نسب او هیچ نمی گوید. در حالی که متن خود را این طور ادامه می دهد:

«این فرآیند چند سالی به طول انجامید، تا با دقتی تمام به زبان انگلیسی نوشته شده و توسط دو تن از دستیارانم تصحیح شد؛ آقایان جیمز ادواردز و جورج لوکاس که همواره خالصانه سپاسگزار محبّت و کمک قابل توجهی که در این دوره یازده ساله به من کردند هستم، مدتی که در سواحل عربی و پارسی خلیج با من همراه بودند.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۱ ص۵پ)

در عبارت دیگری به یک نقاش ایرانی اشاره میکند و مینویسد: «هنرمندی پارسی در شیراز برایم نقاشی کشید، با رنگ روغن، شش تصویر، هر کدام ۲/۵ متر در یک متر ۳۳ اندازه داشت. هر تصویر بخشی از نمایش را ترسیم میکرد. این نقاشی ها پر بود از جزئیّاتی جذّاب که کمتر به چشم میآمد.»

(پلی، ۱۸۷۹: ج۱ ص۵پ) اما دریغش می آید نامی از این نقاش زبردست ببرد که توانسته آن حجم از جزئیّات را در نقاشی های خود بگنجاند.

این روحیه استعمارگری حالتی در فرد است که «بومیان» را دارای هویّت و تشخّصی نمیبیند که قابل تمایز باشد، همه آنها «بومی» هستند. تنها بریتانیاییها هستند که اسم و رسمشان دارای اهمیت است، چرا که هویّت دارند و مخاطب کتابی هستند که در حال نوشته شدن است.

حتی وقتی در حال تحلیل تاریخ اسلام است، حق و باطل را به هم آمیخته و از نظریات آن دسته از شرق شناسان هموطنش حمایت می کند که فهم درستی از اسلام ندارند. به عنوان مثال دلیل شیعه شدن ایرانیان را این طور نقل می کند: «پارسی ها به دلیل نفرتی که از عربها داشتند جزء نخستین گروه هایی بودند که حق فرزندان علی و فاطمه در امامت را پذیرفتند.» (پلی، ۱۸۷۹: ج ۱ ص ۷ پ)

اما همین آدم، با تمام باورهای ناصوابی که اندیشه او را احاطه کرده است، وقتی با تعزیه و فرازهای آن مواجه می شود، نمی تواند از تأثیر عمیقی که بر روح و جانش گذاشته پرده بر ندارد و آن را پنهان سازد.

«اگر موفقیت یک نمایش<sup>۴</sup> با تأثیرات آن بر مخاطبین سنجیده شود، مخاطبینی که این نمایش برای آنها تهیه شده است، یا صرفاً حاضرین در مکان اجرای نمایش، هیچ نمایشی نمی تواند از نمایش حزنانگیزی<sup>60</sup> که در جهان اسلام شهرت دارد پیشی بگیرد، نمایشی به عنوان «حسن و حسین».

من نیز همچون سایر هموطنانم که مدّت طولانی در هندوستان اقامت داشته اند، هر سال تحت تأثیر صحنه هایی قرار گرفته ام که در این نمایش های بومی ارائه شده است، چه این که نمایش حسن و حسین در طول ماه محرم شب به شب اجرا می شود.

محمد نبی و خانوادهاش در مرکز نمایشی قرار دارند که حال و هوای همگان را شکل میدهد، چه صحنه «یوسف و برادرانش روی زمین» باشد، یا «خانواده پدرسالار<sup>۳۹</sup> در روز رستاخیز». محمد با خواست خود در صحنه حاضر میشود، گویا خدا به همراه اوست، در همه مکانها و در همه زمانها.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۱ ص۳پ)

«این ماجرای «شهادت حسین» است که هر ساله ده روز ابتدای محرم توسط شیعیان سراسر هند

و پارس [ایران] بزرگ داشته می شود، با شدت احساساتی که همچنان بین محمدی های سنّی و شیعه بر جای مانده است. جراحت این زخم بیش از هزار سال است که از بین نرفته و به «نمایش معجزه آسا» وام داده شده است. تکتک رویدادها و صحنه های نمایش برگرفته از آخرین روزهای زندگی امام حسین است، کاراکتر و شخصیتی کاملاً واقعی.» (پلی، ۱۸۷۹: ج ۱ ص ۷ پ)

از نظر «پِلی» تعزیه از نظر تأثیرگذاری بین فقیر و غنی، دولت و مردم، حاکم و رعیّت و تمامی اصناف مردم تفاوتی برنمی تافت، جایی که می گوید:

«همان طور که سفارت فخیمه بریتانیا در پارس سال ۱۸۵۹ حضور و مشارکت همه طبقات جامعه در برگزاری این نمایش حزن انگیز طولانی و بی نظیر و سهم هر کدام را فهرست کرد، من نیز روز به روز بیشتر و بیشتر درگیر تأثیرات این نمایش شدم. از کاخ تا بازار همه مرثیه می خوانند، به سینه می زنند و شیون و زاری می کنند، از خانه های اشراف و ثرو تمندان گرفته تا بازرگانان و تجّار، همه طبقات جامعه در حال «عزاداری»  $^{7}$  هستند.

همان طور که در سطور فوق نشان دادم، این نمایش کاملاً منفرد و تک است. با احترامات بسیار به آن، از نظر طولانی بودنی که به ظاهر غیرقابل تحمّل می رسد نظیر ندارد. البته در حقیقت با توجه به این که اجرای آن در روزهای متعدّد و زیادی تقسیم می شود این طولانی بودن قابل توجیه است. تأثیرات شگفت آوری که این نمایش بر تماشاچیان مسلمان دارد، چه مرد و چه زن، ناشی از ترکیب زبان بیش از حدّ ساده، کهن و باستانی ست که به کار می گیرد، با شرایطی که زمان و مکان اجرای آن پدید می آورد.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۱ ص۳پ)

این همان چیزی است که با عنوان «قدرت نمایش» در ترکیب با «حقانیت داستان»، تناسبی زیبا از «فرم» و «محتوا»، مخلوقی میسازد با عنوان «تعزیه». تأثیرات آن می تواند فراتر از جغرافیا عمل کند و نژاد و ملیّت و دین و مذهب را دور بزند.

«تعزیه همانند تئاتر قالب زنده هنری است که روشنگری، آشناسازی و بصیرت آموزی را آموزش می دهد. یک کلاس درس عمومی و آموزش همگانی حوادثی است که در صحنه های مختلف زندگی بشری اتفاق افتاده است. در این نمایش چون هر دو جبهه حق و باطل به خوبی به تصویر کشیده

می شوند، تماشاگر هم حق را می شناسد و هم نسبت به باطل احساس نفرت می کند. این هنر در واقع آموزش عملی تقبیح همه بدی ها و تحسین همه خوبی ها است. بازیگران آن مدام در حال عبادتند، نه فقط اجرای نمایش، هنر ابراز ارادت به اسوه مردانگی.» (محمدیان، ۱۳۹۰: ص ۴۶۱)

## فرازهای فراروایت در بطن روایت عاشورا

قصه عاشورا، آن طور که میدانیم از به قدرت رسیدن یزید آغاز می شود که با تبدیل خلافت به سلطنت و آشکار کردن فسق و فجور، بزرگان اسلام را مجبور به انتخاب می کند؛ بیعت با کفر و یا پذیرفتن مرگ. این کتاب را اما وقتی می خوانیم صحنه ها از داستان هایی سر در می آورند که در ظاهر ارتباطی با عاشورا ندارند. این روایت های فراتر از داستان اصلی پس از تعلیقی که در بیان ارتباط خود با موضوع اصلی نمایش دارند، در نهایت بمثابه داستان های فرعی به شاخه اصلی درام متصل می شوند. یکی از قدر تمند ترین ابزارهایی که امروزه در تقریباً تمامی نمایش های صحنه ای، سینمایی، تلویزیونی و حتی رادیویی استفاده می شود.

در صحنه نخست نمایش که از خیانت برادران یوسف پرده برمی دارد و کل ماجرا را به نمایش می کشد، در آخرین لحظات، هنگامی که یعقوب با خداوند سخن می گوید با این فراز مواجه می شویم:

«یعقوب: پدرت قربان پیراهنت، پسرم! قلبم از غم و اندوهت خون میبارد، پسرم! خدایا، من می دانستم هیچ گرگی یوسفم را نخورده [و او هنوز زنده است]، اما باز هم از دیدن پیراهن خونین او آزرده شدم. در شگفتم که حال و روز فاطمه چه خواهد بود، مادر حسین، وقتی پیراهن پاره و خونین پسرش را می بیند، پس از این که با شدید ترین رفتارهای ظالمانه کشته شده است. خدایا، به حق خون پسر حسین علی اکبر، به شرافت برادرش عباس، اجازه بده بار دیگر یوسفم را ببینم و مگذار قلب شکسته ام در فراق دائمی او پژمرده شود ۰۰۰ آه، هزار مانند من و یوسفم فدای حسین! هزار یوسف خاک پای اویند! لعنت خدا بر یزید و یارانش که امام را بی رحمانه به قتل رساندند. بیا ای جبرئیل! به خاطر خدا دشت کربلا را نشانم بده!» (پلی، ۱۸۷۹: ج۱ ص۱۷)

سپس به ماجرای پسر رسول خدا (ص) ابراهیم میپردازد. پس از بیان داستان فرعی، در نقطه

آخر به کربلا متصل می شود و انتخابی که بر عهده حضرت رسول (ص) گذاشته شده:

«جبرئیل: ای پناه دنیا، دلیل پرسش این است که خدای متعال فرمود: هنگامی که عشق بی حدّی در قلب تو یافتیم به حسین و ابراهیم، از آن رو که شایسته نیست دو عشق در یک قلب جای گیرد، بر آن شدیم تا حسین و ابراهیم را میان تو و ما تقسیم کنیم. آن را که بیشتر محبوب توست برگیر و دیگری را به سوی ما بفرست.

نبی: بنابراین اگر مقدّر است بین زندگی در دنیا و ملاقات پروردگار، من انتخاب میکنم تا ابراهیم پیشاپیش فدای حسین شود.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۱ ص۲۴)

در صحنه سوّم نمایش ماجرای فرزندی بیان میشود که حق مادر را رعایت نکرده و در عذاب است. رسول خدا (ص) واسطه بخشش او میشود ولی مادر نمیپذیرد، تا امام حسین (ع) به صحنه می آید:

«رسول یافت که امّتش از فتنهها و رنجهای آینده در امان نیستند. در حالتی محزون فرو رفته در اثر گناهان و مجازاتهایی که امّت او خواهند داشت. در همین حین که ذهنش غمگین و روحش پریشان بود، صدای ترحّمبرانگیز جوان پشیمانی به گوشش خورد که نافرمانی والدین را کرده و در حال احتضار و جان دادن گرفتار. محمد از روی دلسوزی دنبال مادر پسربچه فرستاد و برای فرزند وساطت کرد. اما مادر تسلیم نشد. علی، فاطمه و حسن نیز در متقاعد کردن مادر موفق نبودند. وقتی حسین به دیگران ملحق شد، در حالی که از سوی یک فرشته حمایت می شد، به مادر فهماند که چه نتایجی دارد اگر بر نارضایتی خویش لجاجت ورزد. مادر اندکی نرم شد و پسرش از عذاب نجات یافت. پسر به عنوان قدردانی افتخار کرد تا خود را «سگ آستان حسین» بداند و التماس کرد اجازه دهند «فدایی امام شیعیان» شود.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۱ ص۳۳)

صحنه پنج اختصاص به لحظات نهایی حیات مبارک رسول خدا (ص) دارد. اگر چه در بادئ امر به نظر میرسد این صحنه مربوط به جانشینی علی (ع) است و نبایستی ارتباطی با کربلا داشته باشد، ولی پس از تعلیقی طولانی در بیان آنچه بر حضرت رسول (ص) رفته است، با این گفتگوها روبهرو می شویم، زمانی که امام حسین (ع) بر بستر جد خود حاضر می گردد:

«نبی: روح خدا تو را خواهد گرفت پس از مرگ من. پسر عزیزم، در مسیر این که دوباره هم را ببینیم رنجهایی خواهی کشید. به سرزمینی خواهی رفت که هیچ یاری نخواهی داشت جز ارواح شهدا. تو را به سوی سرزمینی سوق میدهند که سرزمین مرگ است، آبی که هیچ روح تشنهای اجازه ندارد آن را بچشد، سرزمینی که اسبها بدنهای بیجان را لگدکوب میکنند، جایی که مردهها کفن نمی پوشند. ای حسین! نور چشمان من، ۰۰۰ میدانم فرزندم، تو در مکانی خواهی مرد که در کنارت نخواهد بود جز کلاغها و وحوش.

فرزند عزیز، برایت داستان کربلا را میگویم. آه! نمیدانم چگونه تعریف کنم. مصائب تو را فراوان میبینم. بگو فرزند، این رنجها را میپذیری یا نه؟ میپذیری مطیعانه به کربلا قدم گذاری یا نه؟

حسین: خواهم رفت، نه فقط به کربلا، که هر جا تو امر فرمایی. اجازه دارم بپرسم منظور تو چیست؟

نبی: ای حسین، تو باید داوطلبانه سر خود را تقدیم خنجر کنی، آن هنگام که شمر خنجر خود را بیرون می آورد، پیش از آن تو باید گلوی خود را کشیده نگه داشته باشی.

حسین: با تمام قلبم سرم را برای رستگاری امّت تو هدیه خواهم کرد. بلکه گلوی فرزند نوزاد خود اصغر را هم هدف تیری میکنم که امر خدا بر آن قرار گرفته است.

نبی: تو بایستی دو دست عباس برادرت را هم فدا کنی. اگر چه آنچه تو را بیش از همه محزون خواهد کرد این است که باید پسرت علی اکبر را هم تقدیم کنی.

حسین: اگر چه این امتحان دشواری است، از دست دادن برادر جوان و پسر نوجوان، من برای رضای خدا به راحتی این کار را خواهم کرد.

نبی: تو باید خانه عزیزت را به سمت سرزمینی غریب ترک کنی، تا رنج مرگ مظلومانه و بیکفن را ببری. به خواهرت اجازه نده شمشیر خوردنت را ببیند. بایستی همه شکرگزاریات را برای خدا به کمال برسانی.

حسین: ای پدربزرگ، خداوند تو را از همه مصائب حفظ کند! من آماده تحمل آنچه گفتی هستم

هر چقدر هم که دشوار باشد.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۱ ص۷۳)

هنگام غصب خلافت، پس از رحلت رسول خدا (ص)، در صحنه ششم نمایش، جایی هست که دشمنان قصد کشتن امام علی (ع) را دارند. این صحنه نیز با یک دیالوگ به کربلا مرتبط می شود:

«حسین: ای عمر، پدرم را نکش، وصی خدا را. اینجا سرزمین کربلا نیست که بتوانی مانند شمر رفتار کنی.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۱ ص۱۰۸)

هنگامی که به صحنه هفت میرسیم، ماجرای شهادت حضرت زهرا (س)، جایی در میانههای داستان، حضرت (س) توجه به وقایع کربلا پیدا میکند:

«فاطمه: ... لباسهای پسر کوچکم حسین را می شویم که سوراخ خواهد شد، در قسمتهای بسیاری، توسط تیرهای تیزی که توسط دشمن جسور پرتاب می شود. این پیراهنی که تمیز شستم، مانند برف، همچو گِل و لای به سم اسبان دشمن خواهد چسبید. خدایا، تنها تو از قلب رنجورم خبر داری، وقتی مقنعه دختر عزیزم زینب را می شویم. این مقنعه زیبا را باید با برگ گُل رز بشویم، مقنعهای که در آینده دستمال شمر کافر خواهد شد. مقنعهای که شستم و تا کردم، از سر زینب کشیده خواهد شد و بر زمین خواهد افتاد. او بدون سرپوش بر شتر سوار خواهد شد و از کربلا به شام برده می شود، همراه با موسیقی و طبل ...» (پلی، ۱۸۷۹: ج ۱ ص۱۱۷)

درباره جایگاه و مقام عزاداران فرزندش حسین (ع) نیز با یکی از فرشتگان سخنی دارد:

«فاطمه: آیا حوریهای بهتری از اینها در بهشت هست؟

فرشته: قطعاً. اي بانوي روز حساب.

فاطمه: به من بگو به چه کسانی تعلّق دارند؟

فرشته: میدانی که بیشتر آنها متعلّق به عزاداران حسین هستند.

فاطمه: چنین حوریانی را خدا به چه کسی عطا میکند؟

فرشته: به کسی که اشک حقیقی برای حسین بریزد.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۱ ص۱۲۰)

صحنه ۹ مربوط به شهادت امام حسن مجتبی (ع) است. در آخرین لحظات عمر حضرت، برادر

را صدا می کند، با او سخن می گوید و درخواستهایی را طرح:

«حسن: پیش بیا ای روشنی چشمهای اشکبارم! سه درخواست از تو دارم برادر عزیزم. آن هنگام که فتنه های بزرگی را تجربه کردی، گرفتار کربلا شدی، لحظهای که جوان رشیدت کشته شد، لطفی در حق من کن که فرزندم قاسم را به دامادی بپذیری، او را به ازدواج یکی از دخترانت در آور.

حسین: ای شکوه زمان و مکان، چنین خواهم کرد. لطفاً خواسته دومت را بازگو!

حسن: ای روشنی چشمان اشکبارم، درخواست دومم این است که هنگام برخواست و پرواز پرنده روح از لانه بدنم، زمانی که دیگر در دنیا نیستم، به پسرت علی اکبر و فرزندم قاسم سفارش کن تا شالی سیاه به گردن افکنند. بگو برایم عزاداری کنند و بر سر قبرم با صدای بلند قرآن بخوانند.

حسين: كلماتت تأثربرانگيز است برادر، قلبم را شكست! اكنون سومين خواستهات را به من بكو.

حسن: ای نور چشمم، سومین خواسته ام این است که روز دهم محرم در کربلا، شمر، قاتل بی رحم تو به سویت خواهد آمد برای بریدن گلویت، آن هنگام پسرکم تاب تحمل نخواهد داشت و به سویت دویده و به رویت خواهد افتاد، تا مانع شرارت بی رحمانه شمر شود. در این شرایط چه می توانم گفت درباره فرزندم؟ التماست می کنم در آن لحظه مانع لطف او نشوی. به شمر بگو به فرزندم ضربه نزند، بگو نوک خنجرش را در تن نوجوان فرو نبرد.

حسین: ای بهشتی! نگران آههای دردناکم مباش و بر بیپناهی حسین شرمندگی مکن.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۱ ص۱۶۴)

در میان تمام بخشهای فرعی تعزیه، داستانهایی خودنمایی میکنند که از کرامات، خرق عادات و معجزات امام حسین (ع) سخن میگویند.

در صحنه ۲۰ کتاب فرشته ای که پیش از این در ماجرای دیگری رهایی و نجات خود را مدیون امام حسین (ع) است، در کربلا حاضر می شود. آمده است تا اعجازی را رقم بزند، غافل از این که فداکاری حضرت به تنهایی بزرگ ترین اعجاز تاریخ است:

«لشکریان، حسین را محاصره کردند و فرشتگان بهشت اجازه خواستند به یاری امام بروند. اجازه داده شد و گروهی از آنها به زمین آمدند و پیشنهاد دادند: در چشم به هم زدنی همه این دنیا را واژگون

کنند. اما حسین دلیر این کمک را نپذیرفت: اجازه داده شده است تا تاج سلطنت بر سرم قرار گیرد، ربع جهان تحت امرم در آید و همه عالم خدمتگزارم شوند، اسکندر کبیر از اوامرم اطاعت کند و دو دنیا تحت کنترلم باشد، حتی سلیمان نبی نگهبان درم شود. همه اینها اجازه داده شده است، ولی به راستی پس از مرگ این جوانان و نوجوانان، حکومت چیزی جز شکنجه و درد نیست. حس تاج پادشاهی همچون آتشی بر سرم خواهد بود. صادقانه بگویم، ای فرشته، این عدالت است که من زنده بمانم و اکبر نوجوان کشته شده باشد؟ برو ای فَطروس ۳۹ به سپهر آسمانی خودت، من از تو راضیام. کشته شدن برایم عزیزتر است از زندگی به نحوی که برایم اختصاص داده شده.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۲ ص ۳۷)

در صحنه ۲۳ نیز با حضور بزرگ طوایف جن مواجه هستیم که در انتهای این ملاقات نیز حضرت از پذیرفتن یاری آنها سر باز میزند و صرفاً تأکید بر عزاداری میکند:

«حسین: کسی هست تا مرا کمک کند؟ آیا یاریگری هست تا دست یاری به من دهد؟

جعفر (شاه جنیان با سپاهش به یاری حسین می آید): ای شاه انسانها و جنها، ای حسین، درود بر تو! ای داور حیات جسمانی و روحانی، درود بر تو!

حسین: درود بر تو ای جوان خوشسیما! که هستی که در چنین وقتی به ما سلام کردی؟ اگر چه امورات تو از من پوشیده نیست، اما مصلحتی در بین است که نام تو را می پرسم.

جعفر: ای سرور انس و جن، من کوچکترین خدمتگزاران تو هستم و نامم جعفر است، فرمانروای همه قبایل جن. امروز همچنانکه بر تخت پادشاهی خود در آرامش نشسته بودم، ناگهان صدای تو را شنیدم که با اندوه یاری می طلبیدی، بلافاصله متأثر شدم و صبرم را از دست دادم. اکنون با گروهی از جنیان آمده ام با توانایی ها و قدرتهایی مختلف تا اگر نیاز است تو را یاری کنم.

حسین: در این دنیای فانی هیچ کس جاودانه نیست. ای جعفر، حتی اگر جاودانه شوم، چه کنم با امپراطوری جهان، یا شکوه و عظمت آن وقتی عزیزانم همه مرده و رفتهاند؟ آیا این زندگی برایم مناسب است، برای یک مرد پیر، باید زندگی کند و اکبر، نوجوانی رشید، در اوج جوانی بمیرد؟ بازگرد جعفر به خانهات و تا پایان عمرت برایم عزاداری کن.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۲ ص۹۸)

در مواردی نیز این اعجاز سبب استبصار و تغییر مذهب و دین یک فرد شده است. مانند آنچه

بر بانوی مسیحی رفته است، در صحنه ۳۵ نمایش:

«یک بانوی جوان مسیحی به دشت کربلا رسید و زیبایی دشت را دید. از ساربان خواست تا توقف کند، شاید از منظره لذّت ببرد. وقتی میخهای خیمهاش را به زمین فرو کرد، زیاد طول نکشید که خون از حفرههای زمین بیرون زد. بی توجه به اتفاق عجیب، در خیمه آرام گرفت تا استراحت کند که به خوابی عمیق فرو رفت. رؤیایی دید که تمام ماجرای شهادت حسین و خانوادهاش را در دشت کربلا نشانش داد. بدین ترتیب دین خود را ترک کرد و از پیروان نبی شد.

هنگامی که بیدار شد انگار لحظهای کوتاه در خواب بوده، دوباره همان تصویر در نظرش ظاهر شد و مشاهده کرد که بدن حسین به زمین باز می گردد تا صحنه قتل خودش را ببیند. ملاقات او با فرشتگان میکائیل و جبرئیل را دید که مژده دادند خدای واحد به پاس جانفشانیاش برای پیروان محمد چهار اجازه به او داده است. «نخست دعای هر کسی که زیر گنبد مزار او دعا کند شنیده خواهد شد. دوم همه امامان راستین مذهب از نسل او خواهند بود. سوم خاک زمینی که در آن دفن خواهد شد درمان تمام بیماریها خواهد بود. چهارم هر که مزار او را زیارت کند زندگی دوباره خواهد یافت.» نبی عرب خودش ظاهر می شود و اعلام می کند که فداکاری حسین توسط خدای بهشت پذیرفته شده است.

بانوی جوان با ذهنی پریشان و آشفته و حیران در دشت بیدار شد و جنازههای فراوانی از خانوادههای شهید دید. در آن میانه او با روح فاطمه ملاقات کرد، بدون این که نشانهای معلوم کند او دختر پیامبر است، بانوی جوان به پای «بهترینِ زنان» افتاد و خود را معرفی کرد؛ یکی از مؤمنین به وحدانیت خدا و رسالت محمد و وصی بودن علی برای او.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۲ ص۲۸۶)

مشابه آن در صحنه ۳۶ زمانی اتفاق می افتد که یک شاه ظالم با عزاداران حسینی بدرفتاری می کند:

«گروه عزاداران گرفتار شاه قدرتمندی می شوند که ایمان مسیحی خود را حفظ کرده و به هیچ وجه با مریدان فداکار گروه محمدی همراهی نمی کند. شاه دستور می دهد تا همه را دستگیر کرده و مردهای گروه را سر بزنند. در این میان، وزیر شاه به پشتیبانی از عزاداران مبادرت کرده و شاه می پذیرد آنها را زنده بگذارد و از جانشان بگذرد، ولی همگی را به زندان افکند. شاه خطاب به عزاداران می گوید که بروند از همان کسی کمک بخواهند که برایش عزاداری می کنند.

در همان اثنا که گریه و زاری می کردند روح حسین همراه با مادرش فاطمه پیشاپیش زندانیان در سیاهچال ظاهر می شود و به آنها مژده می دهد. شهید کربلا فرشته هایی دوزخی را احضار می کند تا برای عذاب شاه مستکبر کافر بروند، کسی که جرأت کرده پیروان دین راستین را تهدید کند.

شاه پس از مدتی که مورد شکنجههای گروه فرشتگان قرار می گیرد، به جستجوی بخشش، به حسین التماس می کند. بخشش با شرایط خاصّی درباره محمدیها پذیرفته می شود، این که بایستی ایمان آنها را به رسمیت بشناسد و مذهب نبی را بپذیرد.

بدین ترتیب شاه از آنچه «باتلاق انکار» نامیده شده است بیرون کشیده شد، «نجات یافت و از بت پرستی و خرافات مسیحی رها شد». سپس زندانیان را آزاد کرد و از آنها عذرخواهی فراوان کرد برای آزاری که از دستهای او بر آنها وارد شده. مردم فداکار نیز وقتی مشاهده کردند شاه کربلا به وضعیت أسف بار و بد آنها توجه کرده است، خدا را شکر گزاردند، به خاطر بیهوده نبودن دعاهایشان در پیشگاه عرش رحمت الهی.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۲ ص۳۰۳)

در صحنه ۳۱ اما این تغییر دین بدون نیاز به اعجاز رخ می دهد. حادثه ای که در کربلا اتفاق افتاده است به خودی خود یک اعجاز بزرگ است؛ کوهی از اخلاق حسنه وقتی صبوری می کند در حضیض اخلاق رذیله. شنیدن این ماجرا به تنهایی کافیست تا تکان دهنده برای انسان هایی باشد که هنوز بر فطرت خود باقی هستند و گناه قلب شان را قسی نکرده و بر آن مهر نزده.

«رسیدن خانواده حسین به سوریه همراه بود با اندوه در قلب، اشکهایی سرازیر از نگرانی بابت سرنوشت ناگوار و تلخی که انتظارشان را میکشید.

فرستادهای از اروپا آن زمان در دمشق بود و سر و صداها را شنید. یکی از خدمهاش را فرستاد تا از ماجرا با خبر شود. زمان زیادی از فهمیدن حادثه نگذشته بود، اینکه چه بر سر زندانیان بیچاره آمده است، یزید او را فراخواند تا به قصر سلطنتی بیاید. بی دلیل بی قراری و حالتی مالیخولیایی بر او مستولی شد. میزبان که متوجه این حال او شده بود، سعی کرد با شراب و موسیقی او را آرام کند. اما «صدای ساز چون صدای ناقوسی عظیم» او را بیشتر آزار می داد.

هیولای غیرانسان [یزید] که این وضعیت را دید، به دنبال اسرا فرستاد و دستور داد تا آنها را

درمان کنند به این امید که همراهش را تسکین دهد. این تلاش نیز ناموفق بود.

یزید در این هنگام دستور داد تا سر مُثله شده حسین را برای سرگرمی بیاورند. سفیر که پیش از این امام را در مدینه دیده بود، بیرحمی حاکم سوریه خشمش را برانگیخت و شروع کرد به بددهانی نسبت به فرومایهای که توانسته بود آن اعمال ناپاک و جنایات را مرتکب شود. او خود را با این رفتار به سوی مرگ برد، این چنین بود که در راه ایمان به نبی شهید شد.» (پلی، ۱۸۷۹: ج۲ ص۲۲۲)

# نتیجه گیری؛ ضرورت نوسازی تعزیه و تأکید بر نمایشهای مذهبی

مطالعه کتاب «نمایش معجزه آسای حسن و حسین» بخش به بخش و صحنه به صورت قطعی و بدون تردید قدرت شگفت آور نمایش تعزیه در تبیین حقانیت شیعه و مذهب اهل بیت (ع) را نشان می دهد. از آن رو که این نمایش به صورتی نو و با روشی پذیرفته شده توسط هنرمندان عصر خود بازنویسی شده است، تأثیر آن افزون گشته.

با توجه به دو نکته؛ از یک سو غیر مسلمان بودن فردی که این تبدیل و بازنویسی را انجام داده و ناآشنایی وی با اصول مذهب و از دیگرسو گذشت ۱۵۰ سال از انجام این بازنویسی، این ضرورت را مؤکّداً مورد توجه قرار میدهد؛ ضرورت یک بازنویسی جدید از نمایش تعزیه بر محور اصول هنری معاصر و مبتنی بر تاریخ حقیقی و باورهای واقعی مذهب حقّه.

به تعزیه بایستی به عنوان یک نمایش خیابانی نگاه کرد، نه نمایشی که در سالنها و تالارهایی ویژه همچون تئاتر به انجام رسد. همانطور که در گذشته نیز مسبوق بوده است: «نوعی از تعزیهها «تعزیههای سیّار» است که حوزه و فضای اجرای آن محدود نیست و همانند دسته گردانی است. از مکانی شروع شده و در مکان دیگری پایان می یابند. با عبور از خیابانها، گذرگاهها، بازار، کوی و برزن اجرا می شود.» (محمدیان، ۱۳۹۰: ص ۴۶۷) بدین ترتیب از حالت انفعال به وضعیت فعّال منتقل شده و حقایق عالم را به درون زندگی مخاطبین وارد می سازد.

اسلام یک دین جهانیست و با نزدیک شدن به اعصاری که بعید نیست متصّف بشود کرد آن را

به «آخرالزمان» و نزدیک عصر ظهور، عمده ترین مخاطبین تعزیه را غیرمسلمانان تشکیل خواهند داد، با زبانهای مختلف و گوناگون. تعزیه بایستی به زبانهای دیگر ترجمه شود، آکادمیهای فعّال و آگاه تحت نظر علمای اعلام به این امر مبادرت کرده و به شکل و فُرمی هنری نظم دهند. وقتی تعزیه در گذرگاههای بلاد اسلامی برگزار شود، تمام دهه اول محرم، بلکه تمام شبهای محرم از ابتدا تا انتها، هر شب یک یا دو صحنه، این بار اما با زبان انگلیسی مثلاً، آثار و برکات غیرقابل پیش بینی خواهد داشت. توجه به نقلهایی که نویسنده کتاب از تعزیه می کند مؤیّد این مطلب است.

یکی از الگوهای موفقی که در این زمینه قابل اشاره است نمایش «فصل شیدایی» <sup>۱۵</sup> است. این الگو بایستی تبدیل به مدلی شود برای گروههای کوچکتر که به جای جمع کردن تماشاچیان در جایی خارج از شهر، یا فضاهای بزرگ، بتوانند در میادین شهری به اجرای نمایش بپردازند و به جای نشان دادن تمام صحنهها در یک شب، مانند آنچه «پِلی» درباره تعزیه نوشته است آن را در شبهای مختلف دادن تمام کنند. وقتی تعداد گروهها زیاد شود، این مدل از نمایش میتواند همزمان در نقاط مختلف «جهان» به انجام رسد.

قیام کربلا ابعاد و زوایای فراوانی دارد؛ علاوه بر «ابعاد فردی» که معمولاً مورد توجه بیشتری قرار می گیرد، همان طور که در نمایش ارائه شده توسط نویسنده کتاب نیز همین بُعد برجسته شده، «ابعاد اجتماعی» نیز دارد. ابتکاری که مُبدعین تعزیه داشته اند در اندراج فراروایتها و داستانهای حواشی و فرعی و مرتبط ساختن آنها با اصل داستان، زمینه ای می شود برای نوآوری در جمع کردن بسیاری از ماجراهای واقعی که در اعصار بعد رخ داده است. در نسخه جدیدی که «بایستی» برای «تعزیه» نگاشته شود، به عنوان یک نمایش «متجدّد و مدرن» و سازگار با اصول هنر و همراه با حفظ ارزشهای حقیقی اسلامی، لازم است ابعاد اجتماعی این قیام نیز نشان داده شود، تا الگویی برای امّتها و ملّتها باشد و دستیابی به آینده مورد انتظار را تسریع کند. بررسی و نقد کتاب فوق نشان داد قدر تمند ترین ابزار برای ترویج باورهای حقّه، نمایش تعزیه و اجرا کردن آن به شیوه میدانی و خیابانی است.

این مهم اگر واگذار به «اساتید هنر» گردد، چیزی از آن بیرون خواهد آمد که مطلوب شریعت نیست. اگر در دست «اهل علم» هم باقی بماند، محصولی نخواهد بود که بتواند جذب مخاطب کند. اجتماع این دو گروه نیز تصادفی اتفاق نمی افتد. ضرورتی که در نهایت این مقاله به ذکر آن می پردازیم،

اهتمام نهادهای مؤثّر اسلامی در این مقوله است، ذیل توجه و عنایات ویژه مراجع عظام تقلید و بیوت و دفاتر. کمیته ها و گروه ها و انجمن هایی که بایستی مجهّز به مقدورات مُکفی، متخصّصین لازم را جمع کرده و اقدام کنند؛ نمایشنامه هایی که بایستی به زبان های مختلف برای تعزیه نوشته شود. تعزیه این بار و با این شرایط می تواند بدون نیاز به تذکرات عالمان دینی نسبت به بعضی باورها و رفتارهای مخالف دین و احکام اسلامی، اساساً توسط همین عالمان تشویق، ترویج و منتشر شود.

پایان نگارش: ٣ جمادي الأولى سنه ١٢٢٢، قم المقدسة

### منابع:

باستان، نصرتالله (۱۳۲۶) شبیه خوانی و تعزیه خوانی، تهران، خوشه فقیهی، علی اصغر (۱۳۷۳) چگونگی فرمانروایی عضدالدوله دیلمی، تهران، پرتو نصری اشرفی، جهانگیر (۱۳۷۴) خدمت متقابل تعزیه و هنر بومی مازندران، قائم شهر محمدیان، خیرالله (۱۳۹۰) آیینها و سوگواریهای مذهبی، تهران، اندیشه کهن پرداز

The London Gazette, (25 June 1861) the Government of the United Kingdom

Pelly, Colonel sir Lewis<sup>41</sup>, K.C.B<sup>42</sup>, K.C.S.I.<sup>43</sup>, The miracle play of Hasan and Husain, collected from oral tradition, (1879) Wm. H. Allen and co.<sup>44</sup>

# THE MIRACLE PLAY

or

# HASAN AND HUSAIN,

COLLECTED FROM ORAL TRADITION

BY

# COLONEL SIR LEWIS PELLY, K.C.B., K.C.S.I.,

FORMERLY SERVING IN PERSIA AS SECRETARY OF LEGATION,
AND POLITICAL RESIDENT IN THE PERSIAN GULF.

REVISED WITH EXPLANATORY NOTES BY

ARTHUR N. WOLLASTON,

R.R. INDIAN (HORE) SERVICE, TRANSLATOR OF THE "ANWAR-I-SPHAILI," ETC.

VOL. II.



### LONDON:

WM. H. ALLEN AND CO., 13 WATERLOO PLACE.
PUBLISHERS TO THE INDIA OFFICE.

\_\_\_\_

1879.

"ایلیاد (به یونانی: Ἰλιάς) اثر حماسی طبیعی که برخی مواقع آهنگ ایلیون (Song of Ilion) نامیده می شود یک دیوان شعر حماسی و کهن از یونان باستان است که در یکی از قوالب شعر یونانی به نام Dactylic Hexameter سروده شده و منسوب به هومر، شاعر نابینای یونانی است. این شعر در قرن ۸قبل از میلاد سروده شده است و به همراه ادیسه در زمره قدیمی ترین آثار ادبیات غرب برشمرده می شود. ایلیاد شامل ۱۵٬۶۹۳ هزار بیت است که به زبان یونانی هومری نگاشته شده است و ترکیبی از گویش های متعدد یونانی است.

ئدر روز ۶ دی ۱۳۱۳ رضاشاه از کشورهای خاَرجی خواست در مکاتبات رسمی خود از واژههای پرشیا، پرس و پرسه به جای واژه ایران استفاده نکنند. پیش از این مردم جهان کشور ما را با عنوان رسمی پارس یا پرشین می شناختند. این پیشنهاد از سوی سعید نفیسی که مشاور نزدیک رضاشاه بود ارائه شد. مخالفان این تغییر معتقدند ایران نمی تواند بار معنایی، فرهنگی و تمدنی ای را که در اصطلاح «پرشیا» نهفته است و غیر ایرانیان از دیرباز با آن آشنایی دارند، منتقل کند. نویسنده از واژه «پارسی» برای ارجاع به مردم این منطقه استفاده کرده است و اگر آن را با «ایرانی» جایگزین کنیم، شاید از وفاداری به متن کتاب بکاهد.

۹ نمایش کرامات (به انگلیسی: Mystery play یا Miracle play) نوعی نمایش در اروپای سدههای میانه بود که بر اساس زندگی قدیسان و رویدادهای شگفتانگیز و مفاهیم انجیل اجرا می شد.

Mystery plays and miracle plays (they are distinguished as two different forms although the terms are often used interchangeably) are among the earliest formally developed plays in medieval Europe. Medieval mystery plays focused on the representation of Bible stories in churches as tableaux with accompanying antiphonal song. They told of subjects such as the Creation, Adam and Eve, the murder of Abel, and the Last Judgment. Often they were performed together in cycles which could last for days. The name derives from mystery used in its sense of miracle, but an occasionally quoted derivation is from ministerium, meaning craft, and so the 'mysteries' or plays performed by the craft guilds.

Miracle plays, or Saint's plays, are now distinguished from mystery plays as they specifically re-enacted miraculous interventions by the saints, particularly St. Nicholas or St. Mary, into the lives of ordinary people, rather than biblical events; however both of these terms are more commonly used by modern scholars than they were by medieval people, who used a wide variety of terminology to refer to their dramatic performances. Robert Chambers, writing in the 19th century, notes that "especially in England, miracle [came] to stand for religious play in general".

```
۱۰ اسود عنسی ۱۳ طلیحه بن خویلد بن نوفل اسدی ۱۲ زنی به نام سجاح از قبیله بنی تمیم ۱۸ ناشناس
```

۱۹ ابوعبدالله محمد مهدی (نام کامل وی: أبو عبد الله محمد بن عبدالله المنصور بن محمد بن علی المهدی) سومین خلیفه از خلفای عباسی بود که بعد از پدرش منصور بین سالهای ۱۵۸ تا ۱۶۹ خلافت و فرمانروایی مسلمانان را بر عهده داشت.

<sup>۲۷</sup> قرمطیان یا قرامطه گروهی از ایرانیان شیعه اسماعیلی بودند که پس از قیام علی بن محمد ُبرقَعی، معروف به (صاحب الزنج)، که میان سالهای ۲۵۵–۲۷۰ هجری در نواحی جنوبی عراق صورت گرفت و بنیان حکومت عباسیان را متزلزل ساخت، خود مستقلاً وارد صحنه مبارزه شده، به قیام دیگری در بحرین و عربستان پرداختند که از نظر قدرت و دوام و حدود قلمرو و بسط حکومت و تأسیس نظام

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Political Resident

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> hexameter

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Mr. James Edwards

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Mr. George Lucas

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Rājputana, meaning "Land of the Rajputs", was a region in the Indian subcontinent that included mainly the present-day Indian state of Rajasthan, as well as parts of Madhya Pradesh and Gujarat, and some adjoining areas of Sindh in modern-day southern Pakistan.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vadodara, also known as Baroda, is the second largest city in the Indian state of Gujarat. It serves as the administrative headquarters of the Vadodara district and is situated on the banks of the Vishwamitri River, 141 kilometres from the state capital of Gandhinagar. The railway line and National Highway 8, which connect Delhi with Mumbai, pass through Vadodara. The city is named for its abundance of the Banyan (Vad) tree.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Wollaston

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Messrs. Allen and Co.

<sup>12 &</sup>quot;The proper study of mankind, is man." Alexander Pope (1688-1744)

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Miracle Play

<sup>[</sup>بازرس صحنه جرم] [Crime Scene Investigator] (بازرس صحنه جرم

اجتماعی برای رفاه مستمندان، از نهضت صاحب الزنجی برتر و مهم تر بود.

۲۱ اسماعیلیان یکی از فرقههای امامیه هستند که به امامت اسماعیل، فرزند جعفر صادق، اعتقاد دارند. اسماعیلیان سبعیه او را امام هفتم و غائب به حساب می آورند، اما اسماعیلیان مستعلیه و اسماعیلیان نزاری او را امام ششم میدانند.

۲۲ حَشّاشین یک فرقه نزاریه از شیعیان اسماعیلیه بودند و بنیان گذار آن شخصی بنام حسن صباح به کمک گروه سلیمیان بود که در تاریخ و کتب از آنها یاد نشده است. آنها بین سالهای ۱۰۹۰ تا ۱۲۷۵ پس از میلاد مسیح در کوهستانهای ایران و سوریه زندگی می کردند. در طول آن زمان، آنها ابتدا با قتل پنهانی رهبران مسلمان و بعداً مسیحیانی که دشمنان دولت آنها محسوب میشدند، در سرتاسر خاورمیانه سیاست سختگیرانهای برای جعل و تزویر اعمال داشتند. واژه امروزی Assassination در انگلیسی به مفهوم ترور از روش آنها برای حذف مخالفینشان سرچشمه گرفتهاست.

۲۳این ادعای نویسنده بریتانیایی متن است و مطلقاً مورد تأیید مترجم یا ناشر نیست. سندیّت نوشتار و وفاداری به متن اصلی ایجاب می کرد تا عيناً نقل شود.

#### <sup>24</sup> Sovereign Pontiffs

۲۰ سبایی ها (به عربی: السبئیون) قومی باستانی بود که به زبان عربستانی جنوبی باستان صحبت می کردند و در یمن امروزی، جنوب غرب شبه جزیره عربستان، زندگی می کردند.

۲۲ «قرطبه» یکی از شهرهای معروف «اندلس» (اسپانیا) و پایتخت حکومت امویان در اندلس بود. از این شهر همواره به عنوان یکی از مهم ترین مراکز تمدن و فرهنگ اسلامی یاد می شود. مسلمانان در این شهر مسجدهای بزرگی را بنا کردند که مهم ترین آن مسجد قرطبه در همین شهر بود. بنای این مسجد جامع را عبدالرحمن الداخل مؤسس دولت اموی اندلس در سال ۱۷۰ هجری قمری به سبک جامع دمشق آغاز نمود.

<sup>27</sup> Last trump: referring to the last of seven trumpets to be sounded at the Last Judgement. ۲۸ میزانسن (به فرانسوی: mise en scène) اصطلاحی فرانسوی است که ریشه در تئاتر دارد ... این اصطلاح از سه واژه mise (قرار دادن)، en (روی) و scène (صحنه) تشکیل شده که روی هم، معنی به صحنه آوردن را میدهد که گاهی از واژه جمع و جور صحنهبندی برای توصیف آن در زبان فارسی استفاده می شود که به چیدمان صحنه اشاره دارد.

۲۹ دکویاژ (به فرانسوی: découpage) تقطیع یا برش فنی، یکی از وظایف کارگردان است که شامل مدیریت کردن در مورد محل استقُرار دوربین در صحنه، نوع نورپردازی، اندازه تصویر، زاویه دوربین، نوع حرکت دوربین، تعداد تصاویری که برای نمایش یک موقعیت لازم است، نوع اتصال نماها به یکدیگر، هر صدایی که قرار است در صحنه شنیده شود (هر صدایی غیر از دیالوگ ها، یعنی موسیقی و افکتهای صوتی) و باقی جزئیاتی است که به فرایند تصویری شدن فیلمنامه (سناریو) مربوط میشود.

30 Once among the greatest cities of the Mediterranean world and a centre of Hellenic scholarship and science, Alexandria was the capital of Egypt from its founding by Alexander the Great in 332 bce until its surrender to the Arab forces led by 'Amr ibn al-'Āṣ in 642 ce.

31 Burton's "El Medinah and Maccah," chap. xxii. Vol. ii. P. 38, ed. 1857.

32 Sir William Muir KCSI (27 April 1819 – 11 July 1905) was a Scottish Orientalist, and colonial administrator,

Principal of the University of Edinburgh and Lieutenant Governor of the North-West Provinces of British India. (https://en.wikipedia.org/wiki/William\_Muir)

33 Eight feet by four

<sup>34</sup> drama

35 tragedy

۳۰ پدرسالاری کتاب مقدس یا پدرسالاری مسیحی (انگلیسی: Biblical patriarchy) مجموعه ای از عقاید در مسیحیت اصلاح شده انجیلی پروتستانتیسم در رابطه با روابط جنسیتی و تجلبی آن در نهادها، از جمله ازدواج، خانواده و خانه. پدر را به عنوان رئیس خانه و مسئول رفتار خانواده خود مي بيند.

37 H.M.'s Legatin in Persia

<sup>38</sup> Giving a *tazia* 

۳۰ فُطُرُس فرشتهای راندهشده از درگاه الهی است که بنا بر نقل روایات، به هنگام ولادت امام حسین(ع) بال و پر خود را به قنداقه ایشان ماليد و مورد بخشش خداوند قرار گرفت. از وي با القاب «عَتيقُ الحُسَين» و «صَلَصائيل» نيز ياد شدهاست.

<sup>. ب</sup>فصل شیدایی نام نمایش میدانی و چند رسانه ای به طراحی و کارگردانی سعید اسماعیلی است. این نمایش در استانهای مختلف ایران از جمله خوزستان، یزد، لرستان، بوشهر، چهارمحال و بختیاری ، شیراز، قم و جزیره ابوموسی و همچنین در کشور عراق اجرا شد و هر شب پذیرای حدود ۵ هزار نفر بیننده بود. تماشای این نمایش رایگان بود. راوی و نویسنده آن رسالت بوذری است که ضمن مرور تاریخ

به موضوع توسل و تمسک به اهل بیت میپردازد و مخاطبان را طی ۲ ساعت با موضوعاتی چون زندگی حضرت آدم، حضرت نوح، بعثت پیامبر اسلام، شهادت حضرت زهرا، امامت امام مجتبی، واقعه کربلا، حدیث سلسلهالذهب امام رضا، انقلاب اسلامی، دفاع مقدّس آشنا می سازد.

ساختاری نظامی که در دوره ملکه ویکتوریا – ۱۸۶۱ – برای اداره هندوستان تأسیس شد و تا سال ۱۹۴۷ و استقلال هندوستان پابرجا بود. این سلسلهمراتب شامل سه طبقه بوده است: فرمانده ارشد دلاور GCSI، فرمانده دلاور KCSI و همراه CSI

<sup>44</sup> پلی، سرهنگ سِر لویس (۱۸۷۹) نمایش معجزه آسای حسن و حسین برگرفته از سنّت شفاهی (جلد اول و دوم)، انتشارات آلن و شرکا، لندن

By Colonel sir Lewis Pelly, K.C.B, K.C.S.I., formerly serving in persia as secretary of legation, and political resident in the persian gulf. Revised with explanatory notes by Arthur N. Wollaston, H.M. Indian (home) service, translator of the "Anwar-i-suhaili", etc. Vol. I: 303 pages, scene I (1) to XVII (17). Vol. II: 352 pages, scene XVIII (18) to XXXVII (37), with notes' index. London: Printed by Wm. H. Allen and co., 13 Waterloo place. Publishers to the india office. 1879

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> formerly serving in persia as secretary of legation, and political resident in the persian gulf.

<sup>(</sup>مراتب نظامي قرون وسطى ترين مقام در سلسله فرمانده دلاور - شواليه؛ عالى) Knight Commander

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Knight Commander of the Order of the Star of India